### 中西恭子

# ニカイアからカルケドンへ 古代末期の東方におけるキリスト論論争と教会政治史

### 1 はじめに

口 概観する。 めぐる論争があった。本稿ではその定礎となったニ は、古代末期におけるキリストの神性と人性の調停を イア公会議からカルケドン公会議に至る論争の過程 (七八七年) にわたる全七回の古代全地公会議の背景に コンスタンティノポリス公会議(三八一年)に至るア ニカイア公会議(三二五年)から第二ニカイア公会議 第一の段階としてニカイア公会議から第

> 議 ストリオス論争期がある。アレイオス論争の段階では 「神のロゴス」としてのキリスト像と「神」の性質の 性あるいは相違点の定式化が課題であった。 (四三一年) とカルケドン公会議 (四五一年) に至るネ ż 同

なった。 来するキリストの神性の性質に関する定式化が課題と リオス論争の段階では、イエスの母であるマリアに由

## レイオス論争に至る前史

ア

### 世紀後半以降の教会においては、 復活祭の時期 0

V

イオス論争期、

第二の段階としてはエフェソス公会

運営上の規定を形成するために、全地公会議の開催のも充分な問題の解決には至らなかった。複数の教派の張の緩和が急務であったが、地方教会会議では必ずし決定などの教会運営上の規範の決定と教義間対立の緊決定などの

必要が生じた。

・
は、グノーシス主義的キリスト教がよく知られると
リスト教の神性のうちに父・子・神のロゴスの三機能
リスト教の神性のうちに父・子・神のロゴスの三機能
と見る立場が、ロゴス・岩別ないけての分派の事例とし
を見る立場が、三神論に傾きがちであると判断された
を見る立場が、三神論に傾きがちであると判断された
ためである。

は、 整合的に解釈しようと試みるとき、「受肉した神のロ ニズム哲学を用いて新約聖書の神とキリストの観念を ンをはじめ、 根源的な存在の理法としての -一八を根拠とする。また、 ストア哲学者であったアレクサンドリアのフィ プラトン主義者にも好まれ 宇宙のなかに超越的 ロゴスの存在を見る てい た 議 か 口 0

ism)

である

ロゴス・キリスト論は

一日

ハネによる福音書」一・

スト論は恰好の材料であり、ユスティノスら初期教父スとしてのキリスト」の実在を示唆するロゴス・キリ

以来さかんに釈義が試みられてきた。

に抗して提唱した二重創造説に遡る。
sy)と、オリゲネス(一八五頃 - 二五四頃)が独裁論論争れた独裁論論争(モナルキア主義論争、Monarchian controver-れた独裁論論争(モナルキア主義論争、Monarchian controver-ない。二世紀末から三世紀にかけて首都ローマで議論さは、二世紀末から三世紀に遡る。

ism) 論の三神論への傾斜に対する反論である。 を神的な力(デュナミス)に満たされた存在とするデュ 神は宇宙を支配する唯一の絶対的な単一者とされ、イ スト教が提唱した仮現論的二元論やロゴス・キリスト ひとつと見なす様態論的独裁論 ナミス論的独裁論 エス・キリストと神の神性のあいだに差異を認めない。 独裁論論争は、 独裁論のキリスト観は二つに大別される。 ٤ キリストを神の マルキオンやグノーシス主義的 (勢力論的独裁論、 顕 現形態 (Modalistic Monarchian-モドゥス modus) Dynamic Monarchian-独裁論では、 キリスト いキリ

反論

めし 紀後半に ン (Adoptionism) とも呼ばれる。 派にみられ ュ のテオドトスと「両替人」 た神 ナミス論 お いてはサモサタのパウロスもこの立場を支 0) . る。 養子」 的独裁論はキリストを「神的 世 と見なす立場で 紀末におい この見解はすでにエビ ては 0) テオドトス、 あ 口 ŋ 1 マ 0) な力に 養子 皮

持した。

か ヒ 呼ばれる。 後半から四 (Modalism) 義と呼ぶ議 となって受難した」できごととして把握する。 つと見なす議論で、 " 知られるノエトス、 ポリュ 的 トス 神学史上はこの立場が独裁論を代表する。 独 世紀のキリスト教著作家がサベリ 論がこの様態論的 裁論は、 『ノエトス駁論』 また「父受難説」 キリ キリ テルトゥリアヌス 『プラクセ ストの受難を「父なる神が ストを神 独 裁 および (Patripassianism) 深論で .. の 顕 あり、 『全異端反駁 現 形 態 様 オ 三世 0) とも 態論 Ż ひと 主

ゴスの実在的なペルソナを認めなかっ

口

トの人性と神性の性質を詳述したノウァティアヌスで したヒッ 論敵は「受肉したロゴス」としてのキリスト論を擁 サベリオス主義」 ポ リュトスと、 としての様態論 『三位一体論』 の三世 に におい 紀 てキリ iz お け ス 護 る

あった。

養子論を説

13

たけ

モサタ

0

パ ゥ

口

ス

0

論

敵とな

つ

た

いつ スト 体をもつ存在としてのイエスを サンドリアではオリュンポスのメトディオス レイデスとの対話』 ケールで捉えた。 のがオリゲネスであった。 としてのキリスト論は支持したが、 ス不死論 へのロ らが反論を試みた。 て』『ヨハネ福音書注解』 論と「ロゴスの受肉」を宇宙的 ゴス・キリスト論に対して、 をイ İ スの 彼のキリスト論の諸 から知ることができる。 復 活に抵触するも メトディオスは受肉したロ オリゲ **『ケルソス駁論』**『 『アグラフォンまたは ネ 三世紀末 魂 ・スは か の先 相 のとみな 9 救 は 口 在 済 ゴ 論とロ のア オリ 諸 論 ス 原 的 ・ゲネ ・ラク 理 なス 丰 ゴ 肉 ゴ ス 年 ク K 1]

ス

父であり霊であり支配者であるキリストと分けて論じ、

復活

において生々しく描き出した。

プラクセアスはイエスを人間であると見なして

から知られるプラクセアスが代表的存在

## 2 アレイオス論争の発端から

ニカイア公会議まで

全ての被造物に先だって「子」は存在するが、神に 全ての被造物に先だって「子」は存在するが、神に に陥れたアレイオス(二五六頃 - 三三六年)の前半生の詳 に陥れたアレイオス(二五六頃 - 三三六年)の前半生の詳 に至る過程については解明されていない点も多い。

下で棄教した信徒の受容をめぐって、より柔軟な対応 メレティオス(生年不詳 - 三二五年頃)の教会に一時期属 年)にアレクサンドリアに赴いた。彼はリュコポリスの クサンドリア司教ペトロスの在位期間 ル をもった集団である。 を示した正統主義者と袂を分かち、 の教会はアレクサンドリアにおける「最後の大迫害 |キアノス(二四○頃 - 三一二年)に師事したのち、 アレイオスはリビュアに生まれ、アンティオキアで 助祭に、さらに司祭に叙階された。 アレイオスはその後メレティ ナイル河畔に拠点 (11100 - 111 | 1 メレティオス アレ オ

サンドロス(在位三二二/三-三二八年、三二八年没)によ認められ、三一三年頃にアレクサンドリア司教アレク位三一--三一三年)によって正統主義教会への復帰がス派から離れ、ペトロスの後継者であったアキラス(在

ってバウカリスの司祭に任命された。

以下のようになろう。 過は、 とその支持者の動向は当初は目立たない事象であった。 においては、 たR・P・C・ハンソンの説に従って略述するならば、 よび基礎資料の校訂を行ったオーピッツの説を継承し ドナティストの鎮圧が急務であった。このような状況 公認宗教であり、 三一三年以前のローマ帝国におけるキリスト教 アレイオス論争の発端からニカイア公会議までの経 アレイオスの思想とアレイオス論争の祖 アレクサンドリアに移住したアレイオス 当時の北アフリカの教会においては 述、 は 非 お

ウカリスの司祭着任後ほどなくアレクサンドリアのキこのような教説をアレイオスが抱いていたことは、バよって生み出される前には存在しない時代があった。全ての被造物に先だって「子」は存在するが、神に

イ

オ

スの思想を伝える重要な史料である。 『ニコメディアのエウセビオスへの書簡

エウセビオ

め

は

アレ

明である。この教会会議において、 至った。 IJ ったが、アレイオスは拒否した。 はアレイオスに自らの提唱した信仰告白への署名を迫 を収拾するため Ź ト -教徒 アレクサンド 聖職 0) あ 者がアレ 教会会議を開催した。 いだで問題となり、 ・ロスは イオス の教説 両者の主張を聞き、 アレクサンドロ の不 アレクサンド 開 催の 備を訴 年代は える 対立 口 ス

不詳 - 三三九/四〇年) ナ 九/四〇年)とニコメディア司教のエウセビオス レイオスと支持者はパレスティナへ向かい、パレスティ の警戒を勧告する。 レイオスの支持者であっ クサンドロスは 調者を破門し、 たようだ。 三一八年、 カイサレイア司教エウセビオス(二六三/五 しばらくアレクサンドリアに留まったア アレクサンドロスはアレ アレクサンド 自らの教区の聖職者たちにあてて、 アレイオスの支持者は少なくなか に支持を求めた。 た司祭ピストスとその一味 リアから追放した。 この途上 イオスとその 一で書か (生年 アレ P 同

レ

べての司教へ 支持者との和解を拒否した。三一 ニコメディアのエウセビオスによる介入を警戒するよ ロスはシリア・パレスティナの司教たちに向けて『す(4) 持者を得たが、 イオスは スはこの書簡への返書を送った。 カイサレイアのエウセビオスを含む多くの支 の書簡』を送付し、アレイオスを受容せず、 アレクサンドロスはアレイオスとその パ 九年、 レスティナでアレ アレクサンド

持者たちはパレスティナに戻る。 レイオスとその支持者たちは ンドリアにおけるアレ こではアレイオスの教説 スに送付した。返書はなかった。 クサンドロスへの 三二〇年、ビテュニアで教会会議 書簡』 イ の正 オスの を起草し、 統 『アレクサンドリ 復 性 アレイオスとその 権が要求された。 0) がが 承 が認と、 開 催され クサ アレク アの る。 K 支 P サ 口 T

う注意を喚起した。

模な教会会議が開催された。ここでアレ 承認され、 る決議が行われた。 翌三二一年あるいは三二二年、 アレクサンドロスにアレイオスの受容を求 三二四年 Ó ŕ パ レ レスティ クサンドリアで レイオ ナで小 ス 説 規

たちへの書簡を起草し、送付した。 『ローマのシルウェステルへの書簡』および東方の司教ドロスは『テサロニケのアレクサンドロスへの書簡』 はアレイオスの分派の存在が確認される。アレクサン

収拾されなかった。コンスタンティヌス一世はこのと きまだ洗礼を受けていなかった。彼が洗礼を受けたの で開催し、 教書が提示され、 教会会議が開催され、 翌三二五年、 コンスタンティヌスに全地公会議の開催を提言した。 対応を検討した。ホシウスはアンティオキアに戻り、 ロスは調停を目的とする教会会議をアレクサンドリア アレクサンドロスにこの書簡を届けた。アレクサンド 起草し、 世は オスを支持した三名の司教が断罪されるが、 三二四年、 ホシウスはアレクサンドリアに使節として赴き、 『アレクサンドロスとアレイオスへの書簡』を 皇帝代理としてコルドバ司教ホシウスに託し 復活祭の日程の確定とメレティオス派への ホシウスを議長としてアンティオキアで 事態の収拾のためにコンスタンティヌス カイサレイアのエウセビオスらアレ アレクサンドロスの意見に近い 対立は

が担う「大神祇官長」の職責のもとに教会内紛争の裁たが、ローマ帝国における諸宗教の統括者として皇帝神学と教義論争については深い理解をもっていなかっは三三七年の死の直前である。コンスタンティヌスは

## 「父」と「子」は「同一本体」と宣言ニカイア公会議――

定に介入した。

あったと考えられている。(9) ちであるが、 て議長を務めた。(8) 件、皇帝の宮殿があったニコメディアに近いことが た。 年六月末まで開催された。 由であった。コルドバ れる予定であった公会議の開催地にニカイアが選ば 集され、三二五年五月二〇日 ニカイア公会議はコンスタンティヌス一世により招 西方の司教たちのための交通の便の配慮や気候条 およそ二五〇名から三〇〇名の出 出席者の人数は史料によってまちま 司教ホシウスが皇帝の代理とし 当初はアンキュラで開催 (あるいは二三日) から 『席者が 理 n 同

また、

聖霊を

ここでは議決の冒頭に掲げられた信条に注目したい。者による洗礼を不法とする条項(第一九条)も見られる。おス派との和解(第八条)、サモサタのパウロスの支持論も行われた。分派への対応としては、ノウァティア

受肉し、 た方、 と地にあるすべてのものがこの方を通して作られ ら た、 天に昇られた方、 (gennēthenta) であり造られた者 (ウーシア)から [生まれた方]、 から生まれた独り子なる御子、 見えるものと見えないものすべての造り主を。 くために来られるであろう方を。 方 の光、 我 唯一の主、イエス・キリスト、 々は信じる、 我々人間のため、 御父と同一本体 人間となり、 真の 神 唯 また生ける者と死せる者とを裁 からの の神、 苦しみ、三日目に復活し、 (ホモウーシオス) 我々の救いのために下り、 真の 万物を支配する御 (poiēthenta) では 神、 神からの神、 即 ち 神の子、 生まれ の方、 父の本体 た者 光 御 父 天 な 父

「[御子が]かつて存在しなかった時があった」「[御子が] かつて存在しなかった」とか、「存在しないものから作られた」とか、他のとか、「存在しないものから作られた」とか、他の実体(ヒュポスタシス)または本体(ウーシア)から実体(ヒュポスタシス)または本体(ウーシア)から上げられた」をか、他のとか主張する者らを、使徒伝来のカトリック(引きであるとか主張する者らを、使徒伝来のカトリック(引きであるとか主張する者らを、使徒伝来のカトリック(引きであるとか、神の子は変化・変易し得る者であるとか、神の子は変化・変易しい。

ほかならない。すぎない」としてのキリスト像は、アレイオスの説には存在しなかった」「作られたものにすぎず、造形物にいかつて存在しなかった時があった」「生まれる前に

用者注:公同)の教会は排斥する。

ることはない。それゆえ神はキリストの父ではなかっ前に「先在のキリストとしてのロゴス」として存在すら創造された。「子」は神の被造物であるから、創造以異なっている。「聖霊」と「子」は「父」によって無か異なっている。「聖霊」の本質(ウーシア)はそれぞれ「父」と「子」と「聖霊」の本質(ウーシア)はそれぞれ「父」と「子」と「聖霊」の本質(ウーシア)はそれぞれ

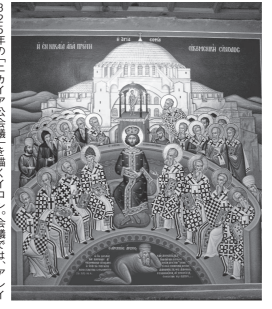
たとき、すなわちただ「神」として存在しているときたとき、すなわちただ「神」として存在しているときが、被造物であった。「ロゴス」も「子」もそれぞれ神によって万が、被造物であるために、永遠の神の本質を分かつことが、被造物であるために、永遠の神の本質を分かつことができない。「ロゴス」は神の意志と決定によって存在するようにされた被造物であって、「父」を完全に知ることはできず、れた被造物であって、「父」を完全に知ることはできず、れた被造物であって、「父」を完全に知ることはできず、

にも見いだすことができる。リアのアレクサンドロスの『すべての司教への書簡』リアのアレクサンドロスへの書簡』にも、アレクサンドコメディアのエウセビオスへの書簡』『アレクサンドリコメディアのエウセビオスの見解はアレイオス自身の『ニこのようなアレイオスの見解はアレイオス自身の『ニ

が、アレクサンドロスはアレイオスの主張を「子を被「子」は完全な被造物であって不変である、と主張する「子」は完全な被造物であって不変である、と主張する永おいてアレイオスは、アレクサンドロスの主張する永

にみられる「神の子は変化・変易し得る者であると主ての性質を見いだす」ものと理解する。ニカイア信条造物と見なすがゆえに、子のうちに変易するものとし

張する者らを使徒伝来のカトリックの教会は排斥する」



修道院群の中心・大メテオロン修道院(14世紀創設)所蔵レイオスが描かれ断罪されている。ギリシア北西部メテオラオス派を排斥するニカイア信条が採択されたため、下方にア325年の「ニカイア公会議」を描くイコン。会議では、アレイ

力

0)

テオナスおよびプトレマイオスのセクンドスも信

発言権をもたなかった。

彼の代弁者となったマル

イマリ

イオスは

信条

への署名を拒否したが、

公会議では

用語が

サ

リオス主義的であるとして最初ニ

をさす表現として用いた

「ホモウーシオス」

(同質)

0

うさをはらむ主張ゆえに、

キリストの人性をめぐるア

レイオスのこのような主張は異端として退けられた。

こうのごうろう。というアレイオス説の解釈はこのような見解にもとづ

派)とも、「子」を父と同一の本質(ホモウーシオス)の張するグノーシス主義的キリスト教(ウァレンティノスは異なっており、「分出物」としての「子」の発出を主は異なっており、「分出物」としての「子」の発出を主なお、アレイオスは『アレクサンドリアのアレクサ

先在のキリストは、創造以前には存在しなかった。リオス派とも異なるものであると主張している。一の本性を分かつ父にして子」の存在を主張するサベ

部分を有する存在と見なす「マニカイオス」とも、

単

拒否した。

を持つ。三神論と「子」の神性の否定に傾きがちな危「父」と「子」と「聖霊」は三つの異なる本質(ゥーシア)「ロゴス」と「子」は「存在しないもの」から作られた。

ティオキアのルキアノスの弟子たちも信条への署名をスのアタナシオスとアレイオスと同門であったアンエフェソスのメノファントス、シリア・アナツァルボなった。ニカイアのテオグニス、カルケドンのマリス、条への署名を拒否し、イリュリアへ配流されることに

形成した。アレイオスを支持したために前年のアンティ(ミロ) 場に見せかけて自らの独自の派閥(エウセビオス派) ビオスはアレイオスと同門であったが、 オスは、 の信徒への 自らの教区の信仰告白を朗読することになった。 オキア教会会議で断罪されたカイサレイアの オスは、ニカイア公会議において汚名を晴らすために アレイオスの支持者であったニコメデ 反アレイオス派陣営が の 書 簡<sup>[3]</sup> にはその反映がみられる。エウセビ 一二つの物質 より イアの の同質性 中 エウセビ エウ 道 『教区 0 立 セ

アンリ・イレネ・マルーはニカイア公会議以後の神条を批判したが、最終的には信条に署名した。

展開した。 (14) する。 その更に右寄りにはアレイオス批判の側に立ってニカ 学的傾向を「かなり広い扇形の見取り図」として提示 ユ 説に固執して過激なモナルキア主義を支持するアンキ が存在し、最右翼には神の支配と唯一性の絶対性の教 イア派を支持したホシウスとアレクサンドロスの一派 似)を支持してオリゲネス的な従属説に立ち、 央左派としてのカイサレイアのエウセビオスの支持者 レイオスの名の下に集う人々とに分かれて以後抗争を スが存在した。それぞれの派は親アレイオス派と反ア して教義を解釈しようとする神学者たちを惹きつけた。 の新しい規定に対して慎重な態度を守り、聖書に依拠 たちがいる。エウセビオスは「ホモイウーシオス」(相 メディアのエウセビオス派がいる。その右に一種の中 ラのマルケロスとアンティオキアのエウスタティオ 極左にアレイオス派の小さな核、その次にニコ 教義論争

オス主義的であると批判したが、エウセビオスはエウ容認したカイサレイアのエウセビオスの主張をサベリエウスタティオスは「ホモイウーシオス」の表現を

会会議でエウスタティオスを罷免に追い込んだ。ス主義的であると批判、三三○年のアンティオキア教スタティオスのモナルキア主義的傾向を逆にサベリオ

イア公会議においては特別な活動をしていない。 サンドリア司教アレクサンドロスに随行したが、ニカ九五頃 - 三七三年五月二日)はこのとき助祭としてアレクカ

## ニカイア公会議以後の

アレイオス論争―混乱の時代

3

ニカイア公会議において正統とされたはずのニカイア派は、決して多数派ではなかった。近年の研究によって、アレイオスの教説はこの時期の「蛮族」たちのって、アレイオスの教説はこの時期の「蛮族」たちのって、アレイオスの教説はこの時期の「蛮族」たちのって、アレイオスの教説はこの時期の「蛮族」たちのって、アレイオスの教説はこの時期の「蛮族」たちのって、アレイオスの教説はこの時期の「蛮族」たちのって、アレイオスの教説はこの時期の「蛮族」たちのって、アレイオスの教説はこの時期の「蛮族」たちいたはずのニカイア派は、決して多数派ではなかった。近年の研究によって、アレイオスの教派ではなかった。近年の研究によって、アレイスの表演において正統とされたはずのニカイア派系の司教たちは帝室の意向に、カイア派は、アレー・ロー・ファルらニカイア派系の司教たちは帝室の意向に、カイア派の一方では、カースの一方では、カースの一方では、大きないて、カースの一方であるいだ。

ス派と正統主義者の調停が彼の当面の課題となった。

年に

開

催され

たティ

ル

ス教会会議では

力

スの

支援のもと、

アレイオス派が異端としての断罪

を

イアのエウセビオスとニコメディアのエウセビ

権 n を指摘してい オスは 威がこの時代には容易に覆されるものであったこと 運を左右された。 条の 『教会会議について』 権 威は決して盤石ではなかった。 公会議と教会会議において定めら において、 公会議 アタナシ 議決

七年、 じる書簡を送付するが、 テ 抵触しない信仰告白を行った。三二八年、 てアタナシオスがアレクサンドリア司教に叙階された。 を送らぬままアレクサンドロスは逝去した。 スはコンスタンティ ディアのエウセビオスの支援によって復権した。 ィヌスはアレクサンド イオスの支持者たちへの対応に加えて、 コンスタンティヌス帝の召喚を受けたアレ イオスは カイ ゖ ノポリスへ赴き、ニカイア信条に レ iп イア コンスタンティヌス スにアレイオスの復権を命 0 エウセビオスとニコ コンスタン メレティ 後任とし ^ 0) ・イオ 返

間

0 お

が三三六年に没すると、 リア司教に復帰した。 一一月二二日までトリー かれ 教座から追放され、 て復権した。アタナシオスはアレクサンドリ 三三五年七月一 アタナシオスはアレクサンド ルに配 流された。 日 から三三六年 アレイオス

司 解

品と考えられている。 『言の受肉』はこの第一回の追放の 存在 原罪 アレ N て、 の刷新もありえないと主張した。 からの救済もなく、 イオス派に対するアタナシオスの ロゴス=キリストの受肉によらなけ アタナシオスは 創造の意義 あいだに書か の認識による人 『言の受肉』 態度を伝 れば れた作 える 人類

弄され、 司教座からの追放を経験することになる。 この後アタナシオスは混迷する教義論争と政局 のベ 五回、 七年にわたるアレクサ シド K IJ Ź 翻

三九年 口 は近年、 アレイオス派駁論 二回 ーマ滞在であった。 目 四月一六日から三四六年一〇月二一日 この第二回の追放のあいだと想定されてい の追放はアンティオキア教会会議を受けた三 においてアタナシオスは「子」が 『アレイオス派駁 論 0 著作年代 ま で

在からの復帰後、 質をもつ存在 イオス派の歴史』 であり、 『アレイオス派への弁明』は三二八年からこのローマ滞 永遠に存在する、 不変にして不易であり、「父」と「子」 関連する証言や公文書を伝える。なお、 (ホモウーシオス)であることを主張した。 は三五七年の作品である。 三四七年までに書かれた文書の集成 被造物ではない者(agennētos)」 が 同一 アレ であ 0)

漠 年一月三一日まで(ウァレンス治下)であった。 から第五回の追放期間、 治下)、第五回 るまでは平穏な生活を送ったという。 から三六三年九月五日 ユリアヌス治下)、四回目の追放は三六二年一○月二四 ら三六二年二月二一日 0) 師父たち タナシオスの三回 に匿われた。三七三年五月二日に逝去す [の追放は三六五年一○月五日から三六六 目の追放は三五九年二月 (ユリアヌス治下からヨウィアヌス (コンスタンティウス二世治下から アタナシオスはエジプトの砂 第三回 九 日 H か

も反映する。コンスタンティヌスの死後、ただちに帝去した。宮廷内の権力闘争は教義論争の混沌と変転に三三七年五月二二日、コンスタンティヌス一世が薨

場から裁定者として介入し、 彼は教会の内部紛争にしばしばアレイオス派 三六一年一一月三日に薨去するまで単独統治を行った。 四二年にかけてフランク族を制圧したが、三五〇年秋、 に就き、ニカイア派を支持した。彼は三四一年から三 で討たれて薨去した。コンスタンスは西方の 副帝となった。コンスタンティヌス二世は三四〇年 ウス二世が東方の正帝に、 ティヌスの三人の嫡男が共治帝となった。 血 グネンティウスを討伐したコンスタンティウス二世は スに弑逆されて薨去した。三五一年、 イタリアを侵攻したコンスタンスにアクィレイア付近 タンティヌス二世 室内粛清が行われ、 オータン付近で叛乱軍を率いた簒奪者マグネンティウ 筋に連なる成人男性はみな殺害され が西方の正帝に、三男コンスタンティ コンスタンティヌスの異母兄弟の 四男コンスタンスが西方の ニカイア派の ムルサ付近でマ た。 側 次男コンス コンスタン から批 優遇の立 正 帝 0 应

その帰結としての信条の制定は混沌と変転のなかにあ三四〇年代から三六〇年代前半のアレイオス論争と

を浴びた

ス派 七 として退けられた。ここでもアレイオスの が 方教会会議 カイア信条に加えて新たな信条を提出する必要は に沿う信条 イ の教説を支持し、 ル を開催し、サルディ アタナシオスとマル によって招集され、 してアンティオキア教会会議が ナ ディ イ オ 四五年にはニカイア派を支持する西 議論された。 マス派 ĺ 0) オキアで教会会議 . カ Ě キア主義と父受難説 信条」を起草して子の永遠性とロゴスの受肉 当 優勢の東方の教会の |マクロスティ がコンスタンティウス二世とコンスタン 性が確認された。 東方の司 アレイオス派の異端性を再確認した。 ケロ カに残った西 アタナシオスとマル が スの 開 教たちはフィ コス 催され、 (サベ 三四三年、 関係の改善を目 追放を支持する教会会議 開催され、 ij が 方の司 オス主義 起草され 方 IJ 力 サ 1 ッ ケ 0 教たちは 教説の · ア派 ポ D ĺ 教会とアレ エ が たが、 スの ディ 的 ポ ウセビ 警戒 にアン IJ 0 ほ な 教 ス 復 カ か 説 0 で

主導下にアンティオキアの

「黄金八角堂」

0)

献堂に ビ 制

が

四

年、

ニコ

ーメディ

ア わ

0 る

エウセ

ス

東方では

ニカイア信条にか

信

条の

定が オ

模 0

モイオス」派) キオスが主唱した「父」と「子」の本質の ストテレス哲学と修辞学を駆使して提唱した「父」 出現した。 アンキュラのバシレイオスとカイサレ |五〇年代にはアレ の「非相似説」(アノモイオス派、 )であ<sup>(18)</sup> アンティオキアの イオス派 アエティ 0) が神学に、 新アレイオス主義 オスら b 「相似説 イアの たな潮 がア ح 1] ホ 流

と、 子

では て以来フリュギアに追放されていたポワティ を「冒瀆」と名指しで批判した。「シルミウム第二信条 ラリウスもこの会議に出席 が承認された。三五六年にベジエ教会会議で西 す「相似説」 たシルミウム教会会議では従属説的 ってい ゥー イオス派の首謀者アル 五七年、 「聖書的でない」として る シオン」 の正統性を確認する「シルミウム第二信条」 コンスタンティ 一の術語の の使用を避けるよう勧告が行 ル のサト ゥ 「ホモウ ーシルミウム第 ス 臨 席 な傾向を顕 ルニヌスに のもとで行 シオン」「ホ 工 二信 司 反駁 方の 著に 教 わ P n 示

レ

n イ

論争は終結せず、 ケ信条」 世はニカイア派にも「日付信条」に改訂を加えた「ニ 0 ンスタンティウス二世の支持を受けながらもアリミ れた。「日付信条」で提唱された「ホモイオス」 草による 会会議と東方のセレウケイア教会会議が開催され ム教会会議で否決された。 一世はコンスタンティノポリス教会会議におい 小村ニケにおける教会会議でコンスタンティウス二 への署名を強要した。 「日付信条」(「シルミウム第四信 翌年一月一日、 三五九年一〇月、 同 コンスタンティ 年、 西方の [条] トラキア が リミニ教 説は て司 承認 たが ゥ 教 ス コ

及は 用を回避するよう指示されてい シア」「ヒュポスタシス」は 苦と情念のない存在」として定義される「子」への言 独統治権を獲得したユリアヌス 三六一年一一月三日のコンスタンティウス薨去後、 「ニケ信条」では削除されてい 「聖書的でない」として使 る は従兄コンスタン 、るが、 術 語 ウト

支持の立場を明らかにした。「日付信条」にみられた「受

団によって批准された「ニケ信条」を宣言し、

相似

説

念したユリアヌスによって再び司教座を追われた。

単

オスに接近し、

同

シス主義、 サンドリアで開催した。 割 教に好意を示した。 分派間抗争と「ヘレネス」とキリスト教徒の対立 シオスは三六二年一〇月二四日、 する三位一体論 はアレクサンドリア司教に復帰し、 オス系の説を支持しない ス派、サベリオス派、サモサタのパウロスの教説、 [拠が激化した。三六二年二月二一 マニ教は警戒の対象となっている。 0 正統性を確認する教会会議をア アンティオキアでは諸派 アレイオスの教説とホモイオ 分派とキリ アレクサンド ノスト 日 ニカイア派 ア ·教では 'y ナシオス の抗争と ア グ IJ 0 な ŕ を タナ ĺ ノー 提 縣 0 ク 唱

レ 皇帝たちはキリスト教を支持した。 アンティオキアのホ カイア派の支持者であった。 途上で薨去した。 イアの 三六三年六月二四日、 アカキオスは当時教 後継者となったヨウィアヌス以 ..地で教会会議を開催してニカイア信 モイウ ユリアヌスが ĺ シ 派間 相似説を支持するカ オス派 対立 彐 0 ウィア ペルシア戦役 0 司 渦 中 教 メリ ヌスは あ ŕ ゚゙゚゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゚ 後 0 イ た ゖ 0 0

年五月二二日、

アレートゥーサ司

教

マル

バコス

0

起

テ

イウスの

親アレイオス派政

策へ

の敵意から、

アレ

利 指 教パウリノスから糾弾の対象となった。 アヌス帝 ス」一ウーシア」 崩 摘 、の帰 に対する批判はアンティオキアのニ が きある。 への書 順を宣言し、ヨウィアヌスに上奏した。『ヨウ この 簡 0) 書 術語が聖書に根拠をもたないとい にも 簡に おける 「ホモウーシオス」「ホモ ホ ・モウー 一カイ シオス」 ア 派 ィ 0 司 1

六〇-三九〇年) ナリオス イオス系の分派として台頭した。 ユリアヌスの ポリナリ (三一○頃−三九○年、ラオディケイア司教在位三 オス派の提唱者であった修辞学者アポ は文法学者アポリナリオス 死後、 アポリナリオス派 が 新 たなアレ 1]

帝宛 ŋ ホ を 0 三五年頃、 強 存在であり、 モ 霊 修 書簡」 イウー |辞学者アポリナリオスは三六三年、 もともとはアタナシオスの支持者であった。 調する立 魂をもたない ラオディケイアで司祭に叙階される) シ を起草し、 オ 場に立った。 天に由 え派 存 の司教メリティオスによって叙階 在であると説き、 キリ 来する肉体に受肉してなお この説をアンティオキ ´ストは 唯 キリ | ヨウィア 0) 本性 の息子であ ストの をも , ヌス ァ 人間 神 性 0

ポ

オスによる破門への反撃でもあった。

ギリシア本土に布教した。 された司祭ウィタリスが支持 シリア 丰 プロ ス

端撲滅と聖画像崇敬 七年にキプロ 学と形而上学の利 とで修行したのち出身地に若くして修道院を建設 パレ ナリ リオン (薬籠)』 た。『パナリオン』におけるアポリナリオス派批 人物であ リナリオスの弟子であったべ スティ オスの教説を激しく批判した。 ラミス司教エピファニオスは、 ŋ ナ出身で、 スのサラミスの司 キリスト を著して諸分派の 用に への批判に激 エジプト きわめて批判的 教 0) 教理 ij 教に叙階された後は 解 0) 砂 教説とともに ユ L 釈 11 E 漠 三七三年に エピファニオスは 1 情 いであっ お 0 ス 熱を注 司 け 師 る古典 父たち 教 た。 テ 判は イ ポ モ で 修 L 異 た ナ テ P

三七九年のアンティオキア教会会議と三八一年 相互に激 た。 教会会議でアポリナリ 三七七年、 アポリナリ しく批判を行っ 口 ノオスは マ 司 オスとティモ 夕 教ダマススに た。 ル ソ アポリ ス 0 司 ナリ ょ 教 テオス 0 デ 7 才 イ ス は 開 オ 0) 破 催 K のコ 教説 門され され 口 スと た

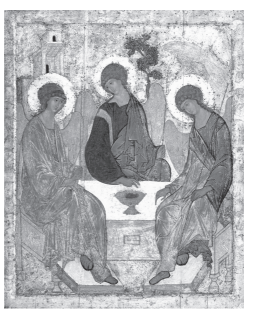
スタンティノポリス公会議で断罪された。

の三位一体論の調和を図った。 の三位一体論の調和を図った。 の三位一体論の調和を図った。 の三位一体論の調和を図った。 の三位一体論の調和を図った。 の三位一体論の調和を図った。 の三位一体論の調和を図った。 の三位一体論の調和を図った。 の三位一体論の調和を図った。

## ――アレイオス論争の決着を図るコンスタンティノポリス公会議

二八一年、皇帝テオドシウス一世が共治帝グラティスー世によってコンスタンティノポリス公会議にまる。
 一五○名の司教が出席したことが判明している。当は一五○名の司教が出席したことが判明している。当は一五○名の司教が出席したことが判明している。当は一五○名の司教が出席したことが判明している。当によってコンスタンティノポリス司教に任じらる後まもなく死去した。公会議開催直前にテオドシウス一世が共治帝グラティス一世によってコンスタンティノポリス司教に任じらる。

が、この叙階のプロセスがニカイア公会議議決第一五れたナジアンゾスのグレゴリオスが議長を引き継いだ



なしており、調和や一致、永遠を表象している 18章に「三天使にアブラハムが食事をもてなす」記述があり、18章に「三天使にアブラハムが食事をもてなす」記述があり、によるイコン「至聖三者」(トレチャコフ美術館所蔵)。創世記ロシアのアンドレイ・ルブリョフ(1360頃-1430年)ロシアのアンドレイ・ルブリョフ(1360頃-1430年)

なられ、

苦しみ、

葬られた。

聖書にあるとおり三

った。グレゴリオスはコンスタンティノポリス司教を条に抵触するとされ、公会議において批判の対象とな

い。規定文のみが伝えられている。コンスタンティノポリス公会議の議事録は現存しな

辞任した。

我々は唯一の神、万物を支配しておられる御父、ニカイア・コンスタンティノポリス信条(図)

これ、 はつかに、 こと、 これ、 これにないものとの造り主を信じる。 天と地と、すべての見えるものと見えないものと

下 は、 神 代 この方は」 すべてのものはこの方を通して作られた。 御父と同一 また、 ŋ からの真の神、 々に先だって父から生まれ、 我 聖 唯一の主、 人間 霊と処女マリアによって受肉し、 本体 神の御子、 0 ため、 (ホモウーシオス) 造られた者ではなく生まれた者、 イエス・ 御独り子であり、すべて 我 々 0) キリスト 救 光からの光、 V 0 0) 者 ために天より [を信じる。 [であり]、 この方 人間 真

に栄光を帯びて再び来られるであろう。その国る。この方は、生ける者と死せる者とを裁くた目に復活し、天に昇り、御父の右に座しておら

には終わりはないであろう。

また、

我々は聖霊を[信じる]。

この方は主であ

めれ日

御子と共に礼拝され、共に栄光を帰される。このり、生命の与え主である。御父から出て、御父と

また、唯一にして、聖なる、カトリック方は預言者を通して語られた。

の洗礼を宣言する。死者の復活と未来の生命とをの、使徒的教会を信じる。罪の赦しのための唯一また、唯一にして、聖なる、カトリック[公同]

待ち望む。アーメン。

モ # リオス派、 めて引用されることとなる。 この ンタノス派が異端として挙げられている バ ティ 信条は四 アノス派、 エウノミオス派と同時に、 五一年 のカル ウァティ アレ ケドン信条においてはじ アヌ イ オス派とアポリナ ス マケドニオス派 (第七条)。 四 日

### 4 コンスタンティノポリス公会議以降 ゙゙゙゙゙゙

主

一義の

寓喩的聖書解釈をアレイオス主義の形

## リスト論論争

す 月八日公布)。 となり、 0 シウス法典』第 ス神殿が 教会内紛争の「 イア派 勅法によってついにキリスト教はローマ帝国 顕在化する。 コンスタンティ への一致を呼びかけたテオドシウス一世以後、 異教祭儀の禁令が改めて公布された(『テオド 破壊されたのち、 一六卷第一〇章第一二法文、三九二年一一 三九一年、 裁定者」としての帝室の役割がますま ノポ リス公会議以後、 三九二年、 アレクサンドリアでセラピ テオドシウス帝 積極的 0) にニカ 国 教

年 敬 K 火を切った論駁者のひとりであった。 ことができる。 エピファニオ 画像破壊への情熱はやむことがなかった。 オリゲネス論争の端緒もまた、 聖 0) |墳墓教会の献堂記念の典礼においてオリゲネス 非 難 から サラミス司教エピファニオスはその ・スはパ ある聖堂の内装を破壊した。 レスティナを訪問 この時期に見いだす 彼 Ļ の異端掃討と 三九三年 翌三九 聖 画 像崇 兀

> 後、 裂く原因をもたらした。 ぞれに共同体を率いて隠修生活を送ってい 神学の ムスとアクィレイアのル 七世紀末に至る長い論争の対象となる。 起源として激しく批判し、 オリゲネス主義の フィヌスの パ 長年の レスティナでそ 是非はこ 友情 たヒエロニ を引き

イリュリアのアレイオス派掃討が試みられたにもか わらず、 『三位一体論』や、 リウスによって、 れほど明確ではない。 および周辺の諸部族に根強い人気があった。 体論の擁護が行 論の構築は東方の占有事項ではなかった。 マリウス・ウィクトリヌスやポワティエ 東方と西方の神学の対比はアレイオス論争期にはそ アレイオス派 五世紀にはアウグスティヌスによる われていた。 ローマ司教レオの教書によって三位 は アレイオス論争に抗する三 いぜんとしてゲルマ テオドシウス帝による 0) ン系住 司 四 一世紀に 教ヒラ 位

は 体

比はテオ もとづく解釈を重視するアレクサンドリアの神学の対 歴史性を重視するアンティオキアの神学と、 トコ ス論争のなかにはじめて顕在化する。 霊性 7

而

上学的

自

レ

クサンド

リアのキュリ

ロスはアレ

レクサ

シド

ij

P

ラ

以 ナリ った。 を学び、 ティ 口 0 ができる。 口 才 スの人性を強調 八年タルソス司教に叙階、三九四年以前に没)と、モスプエス (後没) ス 神学の論敵となっ ス ポ スの教説とともに、 ij 0 オス派 アのテオド (三七〇-八〇頃 三九二年モスプエスティア司教に叙階) 両 議 ス公会議で断罪された。 な思想家として、 のマリア論も位置づけられる。 論 者はともに歴史上実在した人物としての ヨアンネス・クリ テオドロスはリバニオスに の延長に、 への批判を行った。 口 ス キリ - 四四四年六月二七日) たのがア (三五〇頃-四二八年、 五五三年の第三回コンスタンテ ネストリオス タルソスの ストの神性を強調するアポ Ĺ ソストモ レクサ ディオドロスとテオ 彼らの ディオドロ シド (三八一頃 スの友人でも 師事して修 アンティオキ 教説はネスト であった。 1) をあげること アの ス 羊 四三 辞 ユ 1 訁 1] P K 1] 1) エ

### オト $\Box$

テオ ŀ コ ス論争は、 マ IJ アの呼称と受肉したキリ

Ź

オキアの神学とアレ ンスタンティ 論争 ぬ好戦的な論客に担われた、 神 性 は 0 実相 ネストリ ノポリ を問う論争に 、スの司が クサンドリ オスとキュ 教座 はとどまらなかった。 0 ŕ ア IJ 権威、 の神学の覇権を競う レクサンドリアとコ 口 スとい そしてアンテ う ず ń 劣

b 0)

闘争でもあった。

ティオキアの

神学の特徴

既は四

世紀末に明

1

0

二八年 のち、 に叙階され、 ストリオスは血気にはやる議論愛好者であったため ン ステ らの不幸を招いたという(七・二九 日 オス派、 ネストリオスはアンティオキアで修道生 派などの分派掃討に貢献した。 应 イコス 司祭に叙せられ、 月 マ ケドニオス派、 皇帝テオドシウス二世 『教会史』 彼はコンスタン の伝えるところによれば、 説教師として名声を得 ノウァ ソクラテス・ス ティ ・ティ の厚遇を得てアレ アヌス ノポ 活を送っ リス司 派 E ネ 兀 コ 教 た

イ

几

ぬ熾烈な議論愛好者であって、ユダヤ教徒と「ヘレネス」司教に叙階された。キュリロスはネストリオスに劣ら月七日、テオフィロスの死去に伴いアレクサンドリアた「樫の木」教会会議に臨席したのち、四一二年一○

テオトコス論争の発端は、ネストリオスが四二八年に対して厳しい態度を取ったことでも知られる。

一二月二五日に行った降誕祭説教であった。

ぐる論争は帝国東方各地に広がった。

ス批判の急先鋒となった。

ネストリオス説の是非をめ

彼 寸 0) まったき神を生むことはできないが、キリストの存在 と主張して会衆と聖職者から反感を買った(七・三二)。 にすぎず、「神の母」あるいは「人間の母」と呼ぶ両 わ ネストリオス自身は当時コンスタンティノポリスで行 スを擁護するために「テオトコス オスはアンティオキアから同行した司祭アナスタシオ キリストの母 なかに神と人間の二つの本性が一致しているので「キ れていたマリアの呼称に関する論争に巻き込まれ 0 の中道を行く「キリストの母」という呼称が適切だ ソクラテス・スコラスティコスによれば、 説 はすなわち、 (クリストトコス)」説を提唱したという。 マ リアは人間の女性であるから (神の母)」説を批判し、 ネスト 集 ij

> 説であった。 リストの母」とマリアを呼ぶことが適切であるという

サタのパウロスの養子説の再現とみなし、ネストリオ留まっていたプロクロスは、ネストリオスの説をサモセビオスと、キュジコス司教に叙階されながら首都に出時は一信徒であった後のドリュライオン司教エウ

ぶにふさわしいはずだ。 ると見なすべきであるから、 てのキリスト ストリオスの説は誤謬であって、受肉したロゴスとし とともに神が「併存(シュナフェイア)」すると見なすネ コス」説の根幹である。 した。人間であるマリアの息子としての人間キリスト キュリロスはアレクサンドリアからこの議論に介入 の肉体のなかで神性と人性は これがキ マリアは ユ IJ П 「神の母」と呼 ス 0) 「合一」す ーテオト

く。テオトコス論争からエウテュケス論争を経てカル暴力を伴う論争となって燎原の炎のように広がってゆ扇者の論争癖に由来する熾烈な論難をはらむ議論は、

だの 権威と、 ア ケドン公会議に至る過 してもい 正 統 性と、 アレクサンドリアの神学と司 景にもつコン 帝室の支持をめぐる死闘 程 0) スタンティ 教義論争は、 教 ポ アンテ 0) 権 ij 0 様 威 ス 1 相 0) 司 オ を示 あ 教

ウス二世から譴責された。 は 1) 口 1 0 1 に加えて、 オスに書簡を送付する 砂 スは テオドシウス二世と皇姉プル 1) 丰 の平 漠 才 ュ オスに再三にわたって書簡を送付するが(第二・ ż IJ コンスタンティ の修道士たちに「神の 和を乱すべく分断をは 0 口 反応ははかばかしくなかった。 皇妃エウドキアにも書簡を送付するが、 説に反論を唱えた。 ス は 四二 九 年 ノポリスの聖職者たちとネ 第四 0) 復活 母 ・第五書簡)。 ケリアとその姉 第一 かったとしてテオド !祭書 0 書 使用を勧 簡 簡ではエジ K 改めてキュ お キュ 11 て、 め 妹 1) ンプト ż た 口 ネ ネ ち ス 1] ス ス

告文

の説明文を起草した。

四三〇年一一月一九日、

テオドシウス二世

と共治

帝

ティ 書簡を送り、 ヌスはこの告発を受けて同年八月、 「クリストトコス」 IJ Ú ースは 口 1 マ 司 説を告発した。 教ケレ スティ 口 1 マで教 ケレ ヌ ス

> 上 げ た<sup>24</sup> キュ 告発文を送付した。 スは 文にそれぞれ反論を著した。 文を付してネストリオスに送付し、 反論を加え、 会会議を開催 0 口 破棄を迫るとともに、 ケレ スのテオドー 四三二 スティ 同年八月には自 年 ヌ 初 ス ネストリオスを断罪した。 ネストリ 0) V 頭 E 書簡 1 トスがキ は サ 皇帝テオドシウス二 K キュ 1身の モサ オスは IJ 夕 ユ 箇条に及ぶ異 | クリストトコス\_ 十二 0 直ちに反論を書き 口 1) ス 口 T ハはそ 箇 ンド ス 条 0 れぞれ 0 異端宣 異端 世 アスと ユ IJ 官

説

祭フィ 簡 ティ ヌス 集するよう通達を発布 けて四三一年六月 スに関す ウァレンティニアヌス三世 を司 ヌスは は通達を見 教 IJ アル ź ッ プ 以 前 司 スからなる使節に託 カディ る以 0 教たちは真の 裁定を守るべ 七 ウスとプロイェクトゥ 前 日 院病 した。 の聖霊降臨祭に 死 は連名で、 ヒッ 信仰を保ち、 L 、きだ」 た ポ司 口 と呼び 教 全地 口 1 工 フ アウ 1 マ ス ネ 司 マ 0) お ス 教 グ 0 か 司 、ステ スに 司 17 1 教 び 教 ij 書 座 司 オ ス 向

かけ 節 ドシウスに書簡を送付し、 に公会議 つよう勧告し、 0) た。 派遣 テオドシウスは近衛総監カンディ を知らせ、 の警護を依頼 エ フェ 議論 ソ スから修道士と信徒を遠ざけ 0 神学上の 先鋭化に対する警戒 自らの欠席をわびた上で使 議論 0 ディアヌ 中 -立を保 を呼 ス

るよう命じた。

0)

権

!威を守るために議論には加わらず、

ュ

リロ

ス

を

を待たずにキュリ

口

ス側は議論を有利に進め、

と警告した。

ケレ

スティヌス

は 牛

じまた、

テ

IJ

二日 団とロ であ 合法性を主張したが、 午後の フラウィアノスと配下の司教たち、 従えたキュリロ ムノンと四 教団はすでに到着していたが、 ネストリオスと一六名 レスティ つ 会議 第二回 たアンティオキア司 マ 説は開 0) ナの [の会議でカンディディアヌスが会議 使  $\overline{C}$ 始され 節 名 ス、 団の到着を待たずに四三一年六月二 0 五名 司 エ アンティオキアの 教団 ル サ 0) 0) ネストリオス側は欠席する。 教ヨアンネスと配下 司 ĺ 司 教団、 パンフィリ ム 教 0) 団 ネストリオスの 司 テサ エフェ 教 Ŧi. ユ 0 一ウェ 名の 司 口 7 教団 ソスの 0 ケの ナ 司 二二名 IJ 教 0) 0) )盟友 反論 訶 0) 司 司 才 団 非 教 ス を 0

> ち、 営の司教たちにエフェソスに留まるよう命じた。 佐としてパラディオスを派遣し、 堂の 着し、 ア司 テオドシウスはエフェソスにカン ムノンはネストリオスを支持する司 イオス キュリロスとメムノンを断罪した。 利用を禁じた。 、教ヨアンネスと配下の司 これまでの会議 0) 破門を決 議 六月二九日、 した。 の決定を聞い 六月二六日 教たちがエフェソスに 調査の終了ま ディディア 事 情を把握するべ 祭たちに て独自に会合を 翌二七日、 アンテ ヌ 市 内の で ス イ 0) 両 才 陣 < 補 到

廷の 使節が到着し、 民は市内 営の宣言を受けて事態を決した。 に派遣した。 ンネスをカンディディアヌスの代理としてエフ を皇帝に要求した。 1) 紛糾を受けて、 ラディオスの報告を受けたテオドシウスは Ú スとメムノン の聖堂を占拠し、 七月一〇日、 ケレ テオドシウスは スティ 皇帝の使節からネス の罷免の報 ・ヌスの エ キュリ フェ 七月 書 ソ 告を聞 口 帝室財 簡 スにロ ス主宰の が 四日に メ V 務 た市 <u>۱</u> 4 1 長官 会議 ij 首 ) マ ン か オ 都 民と宮 5 ソス ż 0) 日 0 0 両 7 ح 開 市 陣

丰 催

ユ

パ

ネスト

教館 した。 された。 開 K 七月三一日、 らなかった ネストリオスとキュ スとメムノンへ 到着し、 催され、 オキアの 各陣営は帝室 集合した会議 八月、 日と一 会議 ネ ストリ ヨアンネスとシリア エフェソ 帝室 0) を開 七 対応 日 IJ 催 崩 に賄賂を送ったが オスとペラギウス 0) の参列者全員 が 、 ス の して 会議では、 口 務長官ヨアンネ 検討され、 スとヨアンネ 騒乱と対立 聖マリア聖堂で最終会議 0 出 0) 破門が決定され 司 席 前 何 で読 派 教 スを罷免、 0 ス を 0 が 拒 原因とな 0) 団 解決に み上 破 否 の エ キュ したア フ 菛 エ げ が しもな 1] 投獄 決 6 つ ソ た 定 n

> に 集め

四

か

各派 が た 0 目 に移送することを決定したテオドシウ ち 明 九 5 階 コ ここでも論争は 0 月三日にネストリオスをアンティ 式 み ンスタンティ 司教八名ずつを首都に招いて会談させた。 か が が になった。 行 招待され、 わ n た ) 解決に至らなかった。 ゚゙ポリ 〇月三一 叙 テオド 階 式 ス K 0 シウス 新司 日 は 丰 丰 0 教 ユ オキ ź ユ 丰 1] マクシミア 1) は ユ 口 ァ 口 1) ス 〇月 ス 派 の修 口 は ス 0 二五 道院 ア 贔 司 L ) 日 ス か 教 屓

復活を宣言

マ

ス主 **、サンド** ス 義 はネスト の汚名を濯ぐことに腐心した。 リア ij 才 0 ス 帰 還を懇願 側 から受けた「 して叶えら 隠 n ア n ポ た。 1) ナ 丰 IJ ユ IJ オ

口

に起草した ンネスはネスト 正当 るため 仲介を依頼 8 7 三二年、 口 同 た。 スは 一性を認め、 í V 意し、 に会議 た柱頭行者シメオンとべ 四三三年春、 シリ 「合同 テオドシウスはアンティ アの を開催 マ 1] クシミア 信 丰 オ 丰 司 ユ 条 ユ ス 教 口 0) ï IJ をキュ た。 ヨアンネスはネスト たちにネスト ロスとヨアンネ ス クリ ノス 0) テオ アン IJ 0 ス ティ 口 K 1 口 権威を承認 ニエア ŀ スに送付した。 ij コ オキア オ ス (n) オスとの ス 丰 ァ 0 P 1 説 ij 司 した。 和 力 6 イオス 教 丰 吉 0) 解 望 断 断 日 を ウ 四 丰 7 は 0 交 罪 を

0)

を勧、

ユ

IJ

断

罪

テ ス

1

才 ネ 0

キ

アの

口 1 0

ス

説

0

正

ゥ

í

ストリ

オ

から、ネストリオスとの断交には疑義を呈した。

四三五年、テオドシウス二世によってネストリオスの著作の破棄と焼却が命じられた。現在に伝えられているネストリオスの著作はラテン語訳で知られる『十いるネストリオスの著作はラテン語訳で知られる『十四三五年、テオドシウス二世によってネストリオス

四三六年、ネストリオスはアラビアのペトラに追放され、さらに上エジプトのイビスのオアシスに移送さされ、さらに上エジプトのイビスのオアシスに移送され、さらに上エジプトのイビスのオアシスに移送され、さらに上エジプトのイビスのオアシスに移送され、さらに上エジプトのイビスのオアシスに移送され、さらに上エジプトのイビスのオアシスに移送され、さらに上エジプトのイビスの対別として多ルソスのディは「ネストリオスの説の先駆」としてタルソスのディは「ネストリオスの説の先駆」としてタルソスのディは「ネストリオスの説の先駆」としてタルソスのディは「ネストリオスの説の先駆」としてタルソスの説を断罪オドロスとモスプエスティアのテオドロスの説を断罪オドロスとモスプエスティアのテオドロスの説を断罪オドロスとモスプエスティアのテオドロスの説を断罪オドロスとモスプエスティアのテオドロスの説を断罪ない。

ス)」による「合一」ととらえており、単に「人物」とリストの人性と神性の「合一」を「実体(ヒュポスタシ強調するものであったが、受肉したロゴスとしてのキキュリロスのキリスト論は「キリストの唯一性」を

す根拠となった。 しての「プロソーポン」による「合一」としては考えしての「プロソーポン」による「合一」としておされていたが、シオスら正統な教父の発言として認識されていたが、シオスら正統な教父の発言として認識されていたが、うことが明らかになっている。アポリナリオス的な神境の強調は、のちにキュリロスの主張を単性説と見なせの強調は、のちにキュリロスの主張を単性説と見なける。 しての「プロソーポン」による「合一」としては考え

### カルケドン公会議への道

であった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスであった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスス郊外の修道院長であったエウテュケス(三七八-四五大)であった。キュリロスの支援者であったダルマティナ)であった。キュリロスの支援者であったダルマティナスが四四〇年に逝去すると、エウテュケスはその後任として修道院長になり、三〇〇人ほどの修道士を率任として修道院長になり、三〇〇人ほどの修道士を率ける熱烈なキュリロス派の指導者となった。彼は代子いる熱烈なキュリロス派の指導者となった。彼は代子であった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスであった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスであった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスであった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスであった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスであった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスであった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスであった宦官クリュサフィオスを通してテオドシウスを答覧によります。

世とその宮廷にも大きな影響力をもった。 は 四四四 八年 一一月、

ウテュ

Ź

コンスタン

テ

1

IJ

エ

IJ 護 ク

口 0

ことが とは セビ なけ 御 を 隆 ン ウ ポ れることになった。 ス 0 あることを指摘 本性、 :母と同一本体の者であることを認めるが、 た。 Ź 五 1 礼 誕 0) IJ は オ 同 拝 受 日 司 ア n 0) ス スが 後は、 肉 明らかにされた。 :する」 「キリストが御父と同 エウテュ 司 しか残らない ば の会議に 教エウセビオスがエウテュケスの 本 (の後、 問 司 スによって異端宣告を受け 教会議でコンスタンティ 発言したことから、 13 祭職と修道院長職 体の者ではな 受肉し人となった唯一 際 すなわち我ら お ケスは į 7 W てエウテュ 召喚を求めたことがきっ と主張 神性と人性 召喚に応じなかっ 11 を解か 月二二日 とエウテュ の主イエ したため、 召喚に応じたエウテ ケスの 0) ノポ の本性 合 n た。 本体の者であ ス・ る 使 の会議に ij ケス たが、 ド 異端を宣告さ 0 節 教説が べきだとエ え司 後に ij キリスト から (フュシ 我々人間 が か ユ 出 >逸脱 ライ 教フラ 述べ は け 口口 で 席 ŋ ス 月 0 ユ ゥ た ゴ 0

> ウ オ ウ 口

> > イ

となっ を受けて改めて事情を説明する書簡を送付した 、 スに は スはテオドシウスに公会議 四 T ス 教 ユ テユ 書 書簡を送付した。 四 たディオスコロ 0 サ 九年二月一 スもレオに書簡を送付 死 0 フ ケスは宮廷を背景に勢力の 後 イ 起草を求め オ その ス は 八日、 後 口 て成功 スに救援を求 任としてアレ 1 フラウィアノスはレ マ 司 フラウィ Ĺ 教レ 0 開 催を オ エ ウテュ め アノスとテオ にエウテュ 救援を求め クサンド 挽 た。 進言す 回をは デ ケス オ ij イ は オ ア 0) フ 司 丰 K ス ラ コ ユ

簡 るが、 会議 けたテオドシウス二世は八月にエフェソスで は V 0 書簡を送付した。 マ オ は 兀 レ IJ 0) 四 レ 0 説 才 自 開 T 才 九年三月三〇日、 自身は出 0 教をもとに代筆したものである。 0 0 催を約束した。 教書」 肉 秘 .体に宿 書で 席 とよばれる書簡を送付 あ フラウィ せず使節を派遣し、 ったキリ たア クリ レ ク 7 オもこの公会議 ノスト 1 ノスには六月 ユサフィオスの説 タニアの . О 身体 テオド した。 が プ この D に 人 招 0) ス シウス 間 書 日 全 得を受 待 され 簡 0 ル 0) 付 地 罪 で が 書 it 公

した。 主張 は単性説派とエウテュケス説には否定的な態度を示 であると理解された。 か をまぬがれた真の身体になる」「神性と人性がそれぞれ か がみられ、 ŋ ながらそれぞれに固有なことを行う」とい カルケドン公会議ではネストリオス的 レオはカルケドン公会議 以 後に ń

しく、

追放の三日後の九月一一日に逝去した。

受肉したロゴ は この会議ではキュリロスの十二箇条の宣告文の正統性 て によってエウテュケスの正統性を認める署名に反対派 0 張するフラウィアノスとエウセビオスらを糾弾した。 却下された。 0) がネストリオス主義のかどで断罪された。 が承認されるとともに、 議長ディオスコロスはフラウィアノスとエウセビオス 朗 罷免を宣言した。 口 四 院を再三に 1 四九年八月、 盗賊会議」と通称される司教会議が開催された。 マ司教レオは出席できず、代理は持参した書簡 スのなかの人性と神性の両性 エウテュケスは自説の正統性を主張 わたり議長ディオスコロスに要求して エフェソスでの全地公会議にかわっ 議場に突入した軍隊と修道士たち キュロスのテオドーレ この会議 の介在を主 1 1 ス

> ス の司教たちも強制 アノスはレオと西方の司教たちに救援を要請するが ウセビオスとともに投獄され、 、はバルスマスと修道士たちによって暴行を受け、 (的に署名させられた。 フラウィアノ 追放された。フラウ 虚 1 エ

働きかけ、 と西方の正帝ウァレンティニアヌス三世とその宮廷に この会議の非合法性と自らの教説の正統性の吟味を訴 と命名した。テオドーレートスもレオに書簡を送付し、 報告をうけてこの会議を「ラトロキニウム」(盗賊会議 に大きな過失のあったディオスコロスを糾弾した の聖職者、 レオに窮状を訴えた。テオドシウスは西方の司教たち えた。ドリュライオンのエウセビオスはローマに逃れ、 マに帰還してレオに状況を詳しく伝えた。レオはこの 口 1 マの使節の一人であったヒラルスは逃亡し、 皇姉プルケリア、コンスタンティノポ 修道士たちにも書簡を送付し、 議事の ・リス 進 口 1

簡を送付し、 オドシウスはディオスコロスとエウテュケスらを依 几 四四 九年一〇月一三日、 イタリアでの公会議 レオはテオドシウス帝に書 の開催を要請した。

テ

変わらず権勢をふるっていた。 然として支持していた。 宮廷では クリュサフィオス

が

7

IJ

ŋ は 就 処刑した。 に反感をもち、 因で薨去した。 選んだ。 13 11 いた。 た彼女は、 た皇姉 かなわず、 川 弟 五〇年七月二八日、 の帝権 四五. プルケリアは皇妃となった。 プル プルケリアは将軍マルキアヌスを配偶者に 〇年八月二四 ケリアは復権をはかった。 0 少女時代から僧衣に身を包んで独身を守 機に乗じてクリュサフィオスを罷免し、 女性であったがゆえに帝位に就 教皇レオとフラウィアノスを支持して かげで実権の掌握を長く待ちこがれ テオドシウス二 H マ ル キ ア ネストリオ 世 ヌスは帝位 口は落 くこと 馬 が 原

確認による教会の一致の模索であった。

### カ ルケドン公会議

連名でニカイアに全地公会議を招集した。 ることができなかったマルキア 1 するために、 几 マ 五. 司教レオは二人の司 年 Ŧī. 月 開催 七日、 地は急遽カルケドンに変更された。 マ 的教と一 ル キアヌスとプ Ź 人の司祭を使節とし スが会議 軍 ĺ 0 中務を離 ケリ 状 況 を掌 ア Ú n

口

とい 関わるものも含めて多岐にわたったが、 長を務めた。 な課題はニカイア・ カル ス 駐 わ れる。 ケドンに派遣した。ここにコンスタンティノ 在 0) 口 公会議 およそ五〇〇名以上 1 マ司 コンスタンティノポ 0) 教特使パス 議 題は教会運営上 カジ 0 聖 ェ 職 スが 者が IJ もっとも重 0 ス路 綱 合 紀 列 流 席し 線 粛 0 正 た 議 再

った。 て追放を解除され、 ア・コンスタンティノポリス路線の擁 K 丰 ス司教在位四二三 - 四六三年) ユロ 1 ス司教テオドー 1 ・スは カル カルケドン公会議に出席した。 ケドン公会議にお レートス (三九三-はマルキアヌスによっ 護の立役者とな けるニカ 四六三年 テ 丰

オ

ユ

口

ウテュ スコロ 言されたディオスコ された。 合法性と無効に加えてフラウィア 〇月八日 ス ス派 0 〇月一〇 過 失が検討され の会議ではロ 反 エウテュケ 口 H スら六名の 皇帝使節団 1 ス派 · マ 司 工 フ 司 ノスの 教 0 エ 怒号の の名の によって罷免が ソ 教が欠席した。 ス盗 正 なか 賊 下 統 会議 ・にデ 性 で確 が 1 親 0 皇 官 非 オ 工

れた。 れた。 IJ オ に宛てたキュリロ スタンティ ニカイ が確認され、 コンスタンティノポリスの決定と信条に一致すること ロスのネストリオス批判が正統であることが確認さ 0) 教書 一〇月一三日の会議でディオスコロ この申し出を却下した。この日、ニカイア・コン 一○月一七日の会議でレオの教書がニカイア・ ア・コンスタンティノポリス信条の継承で充 (「レオのトムス」) j ポ 〇月二二日、 リス信条、 スの書簡に加え、 が朗読された。ここでキ ネストリオスとヨアンネス 公会議の議論 ギリシア語訳の の結果と皇 スが罷免さ

もと、 単性説、 〇月二五日、 カルケドン信条が宣言された。ネストリオス説 父受難説 マ ルキアヌスとプルケリ エウテュケス説が糾弾の対象とな アの 海席 0

は

帝使節団の強い要請を受けて、新たな信条の起草が

り必要であることが確認された。ここでカルケド

信

条が起草される

本文は以下の通りである。 丰 ユ 口 スのテオド 1 レ

が、 我

Þ

得しなかったが、 トスはネストリオス説に対する異端宣告に最後まで納 一〇月二六日に信条に署名を行った。

帝

使節団は新たな信条の起草を示唆したが、

司

教団

は

### 力 ル ルケドン信条(25)

r V

と肉 代々に先だって御父から生まれたが、 ブライの信徒への手紙」四・一五)。 たが、あらゆる点において、我々と同じである」(「へ 性において御父と同一本体 る。この同じ方が真の神であり、 であり、 御子である。この同じ方が神性において完全な方 我らの主、 であり、 ホモウーシオス)の者である。 て、 我々は皆、 · の 救 !体から成る真の人間である。 人間性において、 次のように考え、 この同じ方が人性において完全な方であ 11 かつまた人間性において我々と同一 イエス・キリストは、 のために、 聖なる師父たちに従い、 「神の母」(テオトコス)なる 終わりの日に、 宣言 (ホモウーシオス) 「罪を犯されなかっ [信仰 神性においては、 この 唯 また理性的 一かつ同一 告白」する。 我々のため、 この同じ方 心を一つに 同じ方が 本体 0) 品な魂 神 0)

であった。

御子、 せず、 0 存している。 (プロソーポン)、 しろ双方の本性 二つの本性 方である。このように合一(ヘノーシス)によっ 割されることなく、分離されることなく知られ V 処女マリアから生まれた。 て混合されることなく、 キリス 言 分割されたりせず、 (ロゴス)、主イエス・キリストである。 0) この方は二つの位格に分けられ 相 主 0 唯一の 達が取り去られるのではなく、 独り子として、二つの本性に 固 有性は保持され、 実体 唯 この方は唯 変化することなく、 (ヒュポスタシス) 一かつ 同一なる神 唯 か <u>ー</u>の 0 たり 位 に 同 0 共 お

プルケリアを「新しいヘレナ」と歓呼で迎えたカ ドン公会議によってもなお、 マ ル キアヌスを 「新しいコンスタンティヌス」 教会の一 致の達成は ル 困 ٤ 難 ケ

### 5 お わりに

力 ル ケドン公会議議決は、 七世紀末に至る単性説と

アレクサンドリアでは司教ディオスコ

口

ス 0

罷

免

ネストリオス説との融和を決して断念しなかっ をアンティオキア学派的な立場から「プロソー はペルシアに逃れたネストリオス派の人々と交流 は一貫してキュリロ の代弁者となったが、 なった。 ニカイア派 ルケドン信条における な神性の強調には抵抗を示し続け、 五三年頃) 丰 ュ の新たな対立 でも「父受苦説」を激しく批判した。 口 スの テ スの単性説的・ /オドー アンティオキアの の火蓋を切って落とす結果と 「神性と人性の合 レート アポリナリオス派 ス 『異端諸説便覧 は 神学が カル ケ の教説 生ん ĸ ポンに 彼

的

回

け、 議 のさいに もまた、 司教となったゲンナディオスもまた、 る合一」と解釈した の後にキュリ テオドー 「神性と人性の合一」 ル シ アのネストリオス派の人々と文通を続 ートスと同様、 口 スの異端宣告文に反論を著した。 を 力 ルケド プロ エフェ ソー ン信条の ポンに ソス公会 解 彼 ょ 釈

よる合一」として解釈した。

アナトリオスの後任としてコンスタンティ

ポ

ij

Ź

カ

隊による鎮 追放に憤激した人々が暴動を起こし、 を継承する単性説派の牙城となってゆく。 圧が 繰り返されたのち、 キュ 司教の改廃と軍 IJ 口 スの 教説

の神性の調和を探求した。 在としてのイエスの人性と「受肉したロゴス」として 一一八の「ロゴス讃歌」を根拠として、 古代末期の キリスト論は、 ヨハネによる福音書 歴史上の存

闇 <sup>3</sup>万物は言によって成った。成ったもので、言によ ハネである。『彼は証しをするために来た。 があった。命は人間を照らす光であった。5光は暗 らずに成ったものは何一つなかった。⁴言の内に命 神であった。っこの言は、初めに神と共にあった。 って信じるようになるためである。。彼は光ではな いて証しをするため、また、すべての人が彼によ の中で輝いている。 神から遣わされた一人の人がいた。その名はヨ 初めに言があった。言は神と共にあった。言は 暗闇は闇を理解しなかった。 光につ

に

この が、 く は、 たのは、 よりも先におられたからである』とわたしが言っ しをし、 とに満ちていた。『ヨハネは、この方につい は父の独り子としての栄光であって、恵みと真理 に宿られた。わたしたちはその栄光を見た。 たのである。当言は肉となって、わたしたちの間 人々には神の子となる資格を与えた。コ゚この人々 Ļ ところへ来たが、民は受け入れなかった。『しか ある。『言は世にあった。世は言によって成った まことの光で、世に来てすべての人を照らすので ら来られる方は、 く、光について証しをするために来た。。その光は、 人の欲によってでもなく、神によって生まれ 方の満ちあふれる豊かさの中から、恵みの上 血によってではなく、肉の欲によってでは 言は、自分を受け入れた人、その名を信じる 世は言を認めなかった。 更に恵みを受けた。『律法はモーセを通して この方のことである。」いわたしたちは皆、 声を張り上げて言った。「『わたしの後か わたしより優れている。 言は、 自分の民 わたし それ · て 証

神論も想起される。

イエスは多神教の神とは異なる

唯

に

真理

0

擁

護

0

ためには

論

敵と逸脱を手厳しく

批

聖霊」「ロゴ

こス

の特徴を強調すれ

ばするほど多

敵に対する反駁

は辛辣な論難に満ちてい

る。

この

よう

・キリスト教における聖性

0

象徴としての

父

しばし

ば

であ

つ

た。

雄弁と修

辞

は

武器でもあ

た

る神 通し 見た者はい 与えられ て現 この たが、 n 方が神を示されたのである(26 ない。 たか 恵みと真理は らで 父のふところにい あ る。 18 イ 11 まだ İ ス・ る か キリス 独り子で 0 1 神

方 議 を強調すればするほど、 習慣と見なしていたことと無縁ではないだろう。 をはかる古代末期 う「ロゴス讃歌」 のイエス。このような「受肉したロ てではなく神によって生まれ 主 処せられ 論 世 は、 論を知る立 0) 0 光、 当時 「父祖 て死 0 世 伝来 キリスト 場から見 んだ生身の E を根拠にイエスの 0) 現 シキリ 0 れ 信 た 教が 神 仰 n ス 口 人同 ば 人間としての 1 ゴ П 1 を 思 論 た ス は、 .形説的 放棄され 弁的にすら映る。 一神 7 帝 近代の 人性と神性 ゴ .. の 人 独り な神性 ス 国 間 イエス るべき過去 における各 0 子 欲 0) 史的 の表象も 顕 望 とし 現を 0 0) に ょ 磔 調 人 イ 性 停 刑 0 歌 つ 地 0

> 教 権 会議 員の て、

す

て死んだかつての新 0) 神 に連なる存在でなけ V 宗教 'n の導師として捨て置 ばならず、 謀 反 か

るべき存在ではなかった。

教

せる。 争に応じない たちは論敵に対して権威的に応対することもあっ に書簡を送付し、 たる異教祭儀 教会会議 ź٥ 義論 :力者の意向に応じて境遇の変転を余儀なくされ 存在意義が 教会内の 義 0) 帝 論 一等の当事者たちは帝室成員や大都 裁定にお 口 ーマ 争の 0 室成員と宮廷成員や高官 議 対立の の禁令、 帝 聖職者たちを無視して進められることも 経過はときとして驚くほ 事 すは、 į, 顕在化した。 国によるキリ 自 て「正統」 自 陣 仲裁者としての皇帝 そしてキリ 説 営 や盟友を守るために 0) 擁護と論敵 その と認められ <sup>´</sup>スト 治結果、 ź ト 教の公認と再三 0) 愛 顧 教 どどの 0) を得 市の 教会会議や お た教義も時 0) 譴 よび帝室 国 暴 力性 た聖職 責 司 召喚と論 教 を懇 教たち 化 を を た た 立 成 わ 見 経 願

当化されるべき営みであったという。これははたして(タン) 争史の過程は、そのような問いにも大きな示唆を与え わ るものであろう。 想の自由、そして宗教と暴力の実相とは何か。 続けることが可能な過程であっただろうか。 なることは当時 真理の探究のために必要な過程」としてなお美化され 態度、 俗権力を背景とした心身両面 その結果として真理を擁 のキリスト教徒の論争観に照らせば の暴力の行使も 護 して 言論と思 殉 教義論 教者

1 古代のキリスト論論争に関して日本語で網羅的に論じ リオス論争からダマスコスのヨアンネスまでを扱 末のアレクサンドリア教父まで、小高論文はアポリナ カイア以降」(『キリスト論論争史』、一一三-二八六 1 涉 げることができる。 論論争史』、四五 - 一一二頁)、小高毅「第二章 [論争史』(日本基督教団出版局、 れている文献として、水垣渉・小高毅編 第一章 に多くを負っている。水垣論文は新約から三世紀 新約からニカイア公会議まで」(『キリス 本稿の神学史的事項の叙述は水 二〇〇二年) ーキリスト

> 訳・監修『中世思想原典集成』「2・盛期ギリシア教 Theology. Oxford: Oxford University Press, 2004, 2009 & New York: T&T Clark, 1988 およら L. Ayers, Nicaea ana リスト教思想史』「2・ギリシア教父」「3・ラテン教 らも見取図が得られる。 its Legacy: An Approach to Fourth-Century Trinitarian Doctrine of God: The Arian Controversy, 318-381. London イア公会議から第一回コンスタンティノポリス公会議 教父時代』(講談社、 世思想研究所編訳・監修『新装版 の解説のほか、 父」(教文館、二〇〇〇-二〇〇二年) 教父」(平凡社、一九九九年)、小高毅編 、伝記的事実については上智大学中世思想研究所 期間に る の過程はR. P. C. Hanson, The Search for the Christian (平凡社、一九九五年) アレイオスの登場からアポリナリオス論争まで ついての展開および本稿で言及した各著作 アンリ・イレネ・マルー、 一九九〇年)を参照した。 および「4・ キリスト教史 『原典 所収の各著作 初期ラテン 上智大学中 古代キ ニカ

思想史』「2・ギリシア教父」所収「エフェソス公会 文書の抜粋の邦訳を小高毅編 小高毅編『原典 議からカルケドン公会議」で読むことができる。 四 エフェソス公会議からカルケドン公会議に至る公 [世紀の信条および教会会議公文書の抜 所収 「四世紀の教会会議の信条・公文書 古代キリスト教思想史』「2・ギリ 『原典 古代キリスト教 粋の が邦訳を 0 V

二〇一一年、および小高毅『オリゲネス』、清水書院 ドリア文献学 ては出村みや子『聖書解釈者オリゲネスとアレクサン る上で有用である。オリゲネスの教説と文献学につい ダヤ教からニカイア公会議まで』(上・下、教文館 掛川富康訳『キリスト教教義史概説―ヘレニズム的 解説を参照した。また、 caea II(325-787). Turnhout: Brepols, 2006の各公会議議決 tio critica I: The Oecumenical Councils from Nicaea I to Ni Conciliorum Oecumenicorum Generaliumque Decreta, edi 九九二年を参照せよ。 九九六 - 七年)はニカイア公会議に至る教義史を知 の背景 0) 叙述に関しては、 復活論争を中心として』、知泉書館 カールマン・バイシュラーク、 G. Alberigo, et al. eds.

2 2002が簡要な見取り図を提供している。 SCM Press, 2001, Grand Rapids/Cambridge UK: Eardmans tion. Darton: Longman and Todd, 1987, rev. ed., London 究史に関してはRowan Williams, Arius: Heresy and Tradi アレイオスの生涯と近代から二〇世紀末に至るその

7

3 R. P. C. Hanson, The Search for the Christian Doctrine of レ 7 (『中世思想原典集成』 「2・盛期ギリシア教父」二一 T&T Clark, 1988, 129ff. アレイオス、小高毅訳 God: The Arian Controversy, 318-381. London/New York クサンドロスへの書簡』『コンスタンティヌス帝 のエウセビオスへの書簡』『アレクサンドリアのア 匹 頁)の解説を参照した。ここでは 『ニコメディ 書簡集

> 事件の年代比定はオーピッツによる。 る論考 『タレイア』は散逸し、 が訳出されている(アレイオスの主著とされ 断片の み現存する)。

0

 $\widehat{4}$ 

テュロスのゼノンのほか、シリア・パレスティナの司 エピファニオス『パナリオン』の記述によれば、 教たちに送付された。 べての司教への書簡』 いほか、 アスカロンのロンギノス、ヤムニアのマクリノス、 エルサレムのマカリオス、ガザのアサクレパ はカイサレイアのエウセビオス

0

邦訳は小高毅訳「すべての司教への手紙」『中 原典集成』「2・盛期ギリシア教父」 一所収、 四三 世 思 Ŧī.

5

- 6 司祭ゲオルギオス(ラオディケイアのゲオルギオ る。 アタナシオスへの共感を根拠に破門した人物である。 オディケイア司教となる。 生年不詳 – 三六一年頃)の破門について言及されてい ゲオルギオスはアンティオキアに逃亡し、 後にアポリナリオス父子を
- アレクサンドリアのアレクサンドロス、アレイオスの れた。 ラオディケイアのテオドトス、ネロニアスのナルキッ アレイオスを支持したカイサレイアのエウセビオスと 熱烈な支持者でもあったスキュトポリスとテュロスの 、スの断罪に対する裁定はニカイア公会議に持ち越さ パトロフィロスとパウリノスは出席していない。

8

オス、スキュトポリスのパトロフィロス、 コメディアのエウセビオス、カイサレイアのエウセビ 東方教会の司教のうち、アレイオスを支持した者はニ リアのマルクス、パンノニアのドムヌスがあげられる。 タゴのカエキリアヌス、ガリアのニカシウス、カラブ てウィクトルとウィンケンティウスの司祭二名、 ス、アンキュラのマルケロス、エルサレムのマカリオ アレクサンドロス、アンティオキアのエウスタティオ プトレマイスのセクンドス、ニカイアのテオグニスが ったコルドバのホシウスのほか、 スがいる。 いる。アレイオスに反対した者はアレクサンドリアの ンナルキッソス、マル マリカのテオナス、 ローマ司教代理とし IJ ネロニアス ビュアの

(9) アタナシオスは『アレイオス派史』六六で「およそ三〇〇名」、カイサレイアのエウセビオスは『コンスタンティヌスの生涯』三・八で「およそ二五〇名」、コンスタンティヌス帝の書簡』=ソクラテス・スコラスティコス『反アレイオス派文集』Ⅱ、九・七は三一八名の出ス『反アレイオス派文集』Ⅱ、九・七は三一八名の出る。アタナシオス『アフリカの司教たちへの書簡』とポワティエのヒラリウス『教会史』一・九)と述べている。アタナシオス『アフリカの司教たちへの書簡』とポワティエのヒラリウス『教会史』一・九)と述べているが、この人数には具体的な席者があったと述べているが、この人数には具体的な構拠はなく、アブラハムが捕虜となった親族の救出のために三一八名の奴隷を率いた故事(創世記一四・一ために三一八名の奴隷を率いた故事(創世記一四・一ために三一八名の奴隷を率いた故事(創世記一四・一

いう。 味するという象徴的な意義から選ばれた数字であると 味するという象徴的な意義から選ばれた数字であると いう。

10

- うこと(第四条)、司祭の除名の禁止 叙階を府司教および三名以上の司教の臨席のもとで行 第一六条)〕、 定(第二条)、リキニウス治下の弾圧で棄教した信 会への再参入〔洗礼志願者の受洗までの最短期間 解決に努めること (第五条)、司祭及び信徒の節制 議決からは、 る姿勢の指示(第二〇条)〕。 おける聖職者の拝領の順番 の教会への復帰に関する柔軟な措置の要請 宮の禁止(第一条)、司祭と若い女性の同居の禁止 が地位 名誉の保護 | 司教の権威の保護 (第六条)、エルサレムの司教 聖職者間の高利貸の禁止 地方教会会議を年二回以上行い、 [アレクサンドリア・アンティオキア・ロ 洗礼志願者の教会への参入および棄教者 司祭の地位と生活に関する規定 以下のような議題も討議されたことが (第七条)]、 典礼上の規定〔聖体拝領 (第一七条)、 第一 八条)]、 (第一五・一六 教会内の 典礼におけ (第九条 〔司祭の ī の教 の設
- 「おさず(このこれとぎ) よのき引くしれてぎしてき)(教文館、二○○二年、二二六頁)による。 訳文は小高毅編『原典』古代キリスト教思想史 2』

11

12

その実態が明らかにされつつある。D.M.Gwynn, Theについては、アタナシオスの著作にもとづいて、近年)ニコメディアのエウセビオスの派閥(エウセビオス派)

ギリシア文字で三一八を記述するとtun、となり

Eusebians: The Polemic of Athanasius of Alexandria and the Construction of the 'Arian Controversy'. Oxford: Oxford University Press 2006.

(13) 邦訳は小高毅訳「教区の信徒への手紙」『中世思想原

19

- 講談社、一九九○年、六四‐六五頁。 (4) アンリ・イレネ・マルー、上智大学中世思想研究所編(4) アンリ・イレネ・マルー、上智大学中世思想研究所編集集成』「2・盛期ギリシア教父」所収、五三‐六四頁。
- (15) アタナシオス研究の現在に関してはP. Gemeinhardt, ed., Athanasius Handbuch. Tübingen: Mohr Siebeck, 2011を見よ。最近の簡要な伝記としてD. M. Gwynn, Athanasius of Alexandria: Bishop, Theologian, Ascetic, Father. Oxford: Oxford University Press, 2012をあげる。邦人によるアタナシオス研究としては関川泰寛『アタナシオス神学の研究』、教文館、二○○六年がある。
- (16) 四世紀以後のゲルマン系諸部族におけるアレイオス派の浸透に関しては G. M. Berndt and R. Steinacher eds., Arianism: Roman Heresy and Barbarian Creed. Farnham/ Burlington VT: Ashgate, 2014を見よ。
- 盛期ギリシア教父」所収、六五 − 一四○頁。(17)邦訳は小高毅訳「言の受肉」『中世思想原典集成』「2・
- (18) 相似説(ホモイオス派)の研究に関しては、T. A. Kopecek, A History of Neo-Arianism. 2vols. Cambridge MA: The Philadelphia Patristic Foundation, 1979; H. C. Brennecke, Studien zur Geschichte der Homöer. Tübingen:

- Mohr Siebeck, 1988を見よ。エウノミオスの教説に関して は R. P. Vaggione, Eunomius of Cyzicus and the Nicene Revolution. Oxford: Oxford University Press, 2000を見よ。
- (三七三年)で非相似説を批判している。した。ニュッサのグレゴリオスは『エウノミオス駁論』(三八二年)で、ニュッサのグレゴリオスは『アポリナリオスな批判けジアンゾスのグレゴリオスは『クレドニオス宛書簡』
- (20)訳文は小高毅編『原典』古代キリスト教思想史

2

- (21) 最初期のオリゲネス論争の過程、そしてヒエロニムス(21) 最初期のオリゲネス論争の過程、そしてヒエロニムスとルフィヌスについてはE. Clark. The Origenist Controbate. Princeton: Princeton University Press, 1992を見よ。
- Millar, A Greek Roman Empire: Power and Belief under Theodosius II, 408-450. University of California Press, 2006 を見よ。また、アレクサンドリアのキュリロスの評伝として John Anthony McGuckin, Sr. Cyril of Alexandria and the Christological Controversy: Its History, Theology, and Texts. Supplements to Vigiliae Christianae 23, Leiden: Brill, 1994をあげる。

の覇者をめざしたキュリロスによるアレクサンドリア後継者たるべき異端の掃討者」を自認して、教会政治「アレクサンドリアの司教座にあるアタナシオスの

Cyril of Alexandria and the Nestorian Controversy: The Making of a Saint and of a Heretic. Oxford: Oxford University Press, 2004 を見よ。また、評伝として J. McGuckin, St. Cyril of Alexandria and the Christological Controversy: Its history, Theology, and Texts. Leiden: Brill, 1994 をあげる。

- 3)キュリロスの第四書簡(ネストリオス宛)・第一七書簡(ネストリオス宛ての第三の書簡(『十二箇条の異期ギリシア教父・ビザンティン思想」および『原典期ギリシア教父・ビザンティン思想」および『原典古代キリスト教思想史』「2・ギリシア教父」に収録されている(小高毅訳)。
- 高毅訳)。 教思想史』「2・ギリシア教父」に収録されている(小条の対抗異端宣告文』の邦訳は『原典 古代キリスト
- 「2・ギリシア教父」四一二-四一三頁による。 (25) 訳文は小高毅編訳『原典 古代キリスト教思想史』
- (26)「ヨハネによる福音書」一・一-一八、邦訳は新共同
- 「A Prove Who Have Christ: Religious Violence in the Christ Religious Violence in the Christ Religious Violence in the Christ アレイオス論争からネストリオス論争期の教会権力と

tian Roman Empire. Berkeley: University of California Press, 2005を見よ。言論と政治的権力、そして身体的 暴力の行使を正当化するイデオロギーとして聖戦と逸 ないたことをGaddis は指摘している。

東京大学大学院人文社会系研究科・研究員(なかにし きょうこ

※2015年2月17日に行われました。